# 基督教

# 舊約倫理學

建構神學、社會與經濟的倫理三角

# OLD TESTAMENT ETHICS FOR THE PEOPLE OF GOD

萊特 (Christopher J. H. Wright) /著

黃龍光/譯



透過舊約的豐富願景,發掘身為上帝子民的典範意涵!



#### 《基督教舊約倫理學》目錄



推薦序:《基督教舊約倫理學》三問 李思敬 / 013

導讀: 聆聽舊約的聲音 羅秉祥/021

中譯本序/023

增訂版序/027

原序/031

導論:倫理三角/035

### **Part 1 舊約倫理學架構**/039

第 1 章 ▶ 神學角度/041

第 2 章 ▶ 社會角度/073

第 3 章 ▶ 經濟角度/107

## Part 2 舊約倫理學主題/135

第 4 章 ▶ 生態與大地/137

第 5 章 ▶ 經濟學與貧窮/187

第 6 章 ▶ 土地與基督徒倫理/231

第7章 ▶ 政治與列國/267

第 8 章 ▶ 公平與公義/317

第 9 章 ▶ 律法和法律體系/351

第10章 ▶ 文化與家庭/403

第11章 ▶ 個人的道路/445

## Part 3 舊約倫理學研究/471

第12章 ▶ 概覽歷史上的研究進路/473

第13章 ▶ 當代學界動態:書目檢視/503

第14章 ▶ 舊約倫理學的詮釋與權威/537

附錄:迦南人又如何?/575

附註/585

參考書目 / 629

經文索引/657

人名索引/677

主題索引/685

#### 海内外學者一致推薦

#### ▶▶舊約

「萊特積三十年研究舊約倫理的心得,寫成這本內容詳盡的教科書,讀來十分有趣。本書不但堪稱傳世巨著,而且是學生、老師、牧長、信徒,以及任何關心舊約與現代倫理議題的人都必讀的一本書。」

David L. Baker

Tyndale House, Cambridge

「過去幾十年在舊約倫理方面,萊特一直是最具分量的作者。他不但開放心胸,認真聆聽舊約聖經的信息,而且反覆思想方法論的問題,再以清晰的筆法為文成書。更可喜的是,萊特願意抽身回顧,大幅重修自己的作品,使本書肯定成為定音之作。」

John Goldingay

Fuller Theological Seminary

「華人教會極需要一本以聖經神學為基礎的舊約倫理學, 免得神兒女面對種種倫理議題時, 徒然在聖經之外找答案, 導致信仰與生活脫鉤, 成為一個不能改變世界、卻被世界改變的可憐信徒。這本書的翻譯, 為乾旱的聖經倫理學領域降下春雨!」

中華福音神學院舊約教授吳獻章博士

「萊特教授是當代福音派舊約神學的翹楚。讀完本書,你會有一種恍然大悟的感覺:華人教會一直強調個人敬虔、獨善其身的屬靈傳統,好像只要理順個人和神的關係,其他所有問題都會解決:但萊特指出舊約是關乎一群上帝子民的故事,舊約倫理從來都是社會性,即或有所謂個人道德,也需要置於群體的框架才顯得有意義。閱讀本書,你會發覺舊約是一本全新的書。」

蔡定邦博士 (香港信義宗神學院副教授)

「一九八三年,當萊特的《認識舊約倫理學》面世時,確實令人眼前一亮。他提出 聖經裡神學、社會和經濟的三角倫理架構,並採用預表、典範和終末等獨到進路 來詮釋舊約倫理: 既超越了解答連串道德難題的窠臼,也為嚴謹探索舊約倫理學 開拓出美麗新世界。

二十年來,近三百篇舊約倫理的專文與論著令人目不暇給,但萊特這冊逾500頁篇幅的增訂版《基督教舊約倫理學》卻始終高佔經典席位。作者不單把他另一本有關聖經倫理權威的文集融會貫通於原著之內,以豐富其方法論的基礎;更從福音信仰神學立場,評述回應當代百家爭鳴的進展與局限,給讀者提供中肯難得的導向指引。」 李思敬博士(香港中國神學研究院)

#### 導 論

#### 倫理三角

若想從倫理的角度來認識和應用舊約,一股腦兒栽入經文中, 找出所有看來與當前倫理議題相關的經文,並非最佳的方式。雖然 常有人以這種近乎隨興的方式援引證據經文(proof-texts),但這往 往也意味著將經文抽離歷史、文學、文化的脈絡。這種方法很難 形成共識,因爲有心人可以同樣漠視舊約正典的整體性,隨手引述 相反證據的經文。我們應採取的方式是:把自己擺在以色列的位置 上,探究這群子民如何認知、體驗他們與上帝的關係,以及這樣的 體驗如何影響了他們的倫理觀念和實際生活。

神學和倫理學兩者在聖經中是密不可分的。你必須先了解以色 列人或基督徒爲什麼如此相信,才能解釋他們爲什麼如此生活。在 舊約律法和勸誡的寶藏底下,蘊藏著一個獨特的世界觀,以及或隱 或顯地呈現在舊約的敘事、敬拜、預言之中的道德觀。因此這篇導 論的目的,就是勾勒出此一世界觀的概略風貌。舊約倫理學完全立 足於以色列的世界觀之上。

所謂「世界觀」,係指一個人或一個文化在面對全人類共同面對的幾個「基本問題」時,所抱持的一套全面性假設。這些「基本問題」包括有:

- 1. 我們身在何處?(我們所處的宇宙和星球,其本質究竟爲何?它們從何而來,又將往何處去?)
- 2. 我們是誰?(作爲「人類」究竟有何意義?若我們與周遭的 生物有所不同,差異又在何處?)
- 3. 我們出了什麼問題?(那些我們直覺上感到不對勁的事,究 竟事出何因?我們爲何身處於混亂的困境中?)



4. 我們可有出路?(倘若可能,該怎麼做才能重整困局?未來可有盼望?若有盼望,那是在何時何地?又當倚靠誰?)

對上減提問,舊約時代以色列的世界觀大致提出以下的答覆:

- 2. 廣義來說,「我們」人類是按著造物主上帝的形像而造;我 們受造是爲了與上帝及其他人建立關係。
- 3. 我們遇到的問題是,人類在道德和屬靈層面上悖逆了造物主 上帝,因此生活各個層面都出現罪惡的後果,包括我們的人格,以 及我們與他人、世界、上帝的關係。
- 4. 我們生命的出路,在於這位造物主上帝;這位上帝已透過歷史中的救贖計畫,面對普世人類的問題。這救贖計畫始於上帝揀選亞伯拉罕,也就是我們以色列民族的先祖。這個計畫最終將擴展爲對列國萬邦的祝福,並帶來全新的創造。

因此就狹義來說(舊約時代的以色列人可能會這樣解釋),「我們」是一群與上主有獨特關係的選民。上主既是與我們立約的上帝,也是萬國萬民的普世上帝。藉著在歷史中拯救這民族的偉大作爲(出埃及),藉著在西乃山所立的約,藉著賜下如今我們所居住的土地,上主使我們成爲祂的子民。但亞伯拉罕之約提醒我們,吾人已被揀選出來,肩負著使萬邦得福的使命。在每日的生活中,我們遵守聖潔的禮儀,區分潔淨與不潔淨的,反映出我們與萬邦的分別,因我們相信自己受召成爲聖潔的子民,一如上主是聖潔的。在行爲上,我們遵循一套習俗、條例和告誠,因這套體系是我們的「導引」(tôrâ),塑造我們回應上主一與我們立約的主一的方式。在敬拜中,我們承認這位獨一的主不僅是以色列的王,追根究柢,更

是全地、外邦、整個受造界的王。

簡而言之,這正是舊約的神學,是表現在以色列的信仰、故事、敬拜之中的世界觀。惟有在這一基礎的假設底下,舊約倫理學才有意義。此外,耶穌的第一批追隨者,是透過他們的聖典(也就是我們所稱的舊約)來詮釋耶穌,因此,惟有把舊約世界觀與其在新約中的發展聯繫起來,我們才有充分的根據,將舊約倫理學納入基督教倫理學之中。

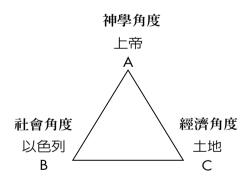
在這個自我認知的大體架構下,我們可以定出三個主要焦點:

上主:也就是以色列的上帝。

以色列:與上主有獨特關係的選民。

十地:以色列相信十地是上主應許並賜給他們的。

上帝、以色列、土地,架構出以色列世界觀的三大柱石,也是 其神學與倫理學最重要的元素。我們可用三角關係的概念來加以表 達,任一角皆與另外兩角相應互動。因此我們可依序由神學的角度 (上帝)、社會的角度(以色列)、經濟的角度(土地)來檢視舊約 倫理的教導。這構成了本書第一部分這三章的骨幹。



這樣的架構固然是人爲性的,但透過這較爲簡單而全面的架構,畢竟有助於掌握舊約的複雜性。而且,這個架構不單與舊約正 典的風貌相合,也與舊約神學基礎的「約」彼此相容。◆



#### 第三章 (部份摘錄)

#### 經濟角度

以色列在舊約時定居的土地,在表彰他們與上帝關係的真實性 上,至爲重要。這不只是恰巧定居的地點,也不純粹是經濟上具有 農業發展性的資產;甚至,土地也不是可以在市場上進行交易的不 動產。對以色列來說,土地在神學和倫理上至關重要,所有舊約倫 理的闡述都須審慎考廣這個角度。

我在本章將先鳥瞰「土地」在以色列舊約時期漫長故事中的地位一在這段時期,土地有時在情節發展中幾乎成為一個鮮活的角色。然後,我會審視以色列土地神學中兩個互補的主題:「上帝賜予」(divine gift)和「上帝掌有」(divine ownership)。從一方面來說,透過雅巍的應許和立約的賜予,這土地屬乎以色列;但另一方面,這依然是雅巍的土地,而且祂維護著如何使用這塊土地的道德權利。最後,我將指出這土地就像立約的溫度計,隨時評量以色列與上帝之間的關係。(略)

#### ☆ 土地為上帝的賜禮

如我前面回顧舊約故事時所說,應許以色列祖先賜下土地,並在歷史中藉著賜下土地來對其後裔實現這應許,是五經和早期歷史書共同的重要主題。以色列得以有地居住,單單因爲上主賜給他們。這種「土地是賜禮」的堅定傳統,對舊約的思維和實踐有著深遠的影響。

#### 以色列的倚靠性

首先,這觀念宣告以色列的倚靠性。打從一開始亞伯蘭被呼召離開

他的本地,前往未知之地,直到他抵達該處,族長的敘事就強調以 色列這些祖先在異鄉成爲客旅的光景。以色列歷史旅程的開端和過 程就是作「外人和寄居者」的觀念,持續不斷流傳在以色列的自我 意識中。因此,以色列不能對土地做出理所當然的宣告。他們並非 「土地之子」。他們擁有土地,全是仰賴上帝對亞伯拉罕的揀選和應 許。從過去到未來,他們都完全倚靠上主的愛與信實。

#### 上帝的可靠性

其次,以色列這樣的倚靠性是建基於一位可靠的上帝。每一次 的豐收,都提醒以色列這一點。如今使他們享受田產的這地,原不 是他們的。他們在曠野中發怨言的事蹟,也沉痛地提醒他們,有時 他們甚至並不那麼渴望擁有這地。但這地終究還是交付給他們。即 使他們抗拒,上主仍信守祂對祖先的應許。這承載著整段以色列歷 史背景的應許之地,每一日都在宣告:上主是信守應許的上帝。上 主是可靠、信實的上帝。在這世界觀底下,倫理學有著長足的穩定 性。

#### 關係的明證

第三,綜合上述兩點,「土地是賜禮」的功用是上帝和以色列之間關係的明證。以色列知道他們是雅巍的子民,因祂已將土地賜給他們。這個禮物印證了亞伯拉罕之約,及在西奈山與全體百姓立約時所表述的關係。經文以產業(inheritance)一詞來描述這應許之地;在親屬關係中,這個詞是指長子或衆子得自於父親的產業。在某些經文中,土地被稱爲產業(如申四21、38,十二9,十五4,十九10,二十六1),而在另一些經文,以色列則被稱爲上帝的兒子或後裔(申十四1,三十二5~6、18~19,及八5的隱喻用法)。表達兩者關係的意味,頗爲強烈。(略)



#### **<u>少</u>土地為上帝掌有**

從一方面來說,土地是上帝賜予的概念,似乎讓以色列民族和個體都擁有一些權利,但另一方面,土地爲上帝掌有的概念,也衍生出許多的責任。這些責任可概略分爲三方面:直接對上帝的責任、對自己家庭的責任、對鄰舍的責任。人在土地上對上帝的責任,包括了獻上收成的十分之一和初熟的田產、其他收成的律例、與土地有關的安息法規——休耕、禧年、免除債務。對家庭的責任則包括了最基本的不可轉讓的條例——土地不可用於商業買賣,只能保留在親屬架構裏。其他直接或間接與土地有關的親屬責任,包括贖回土地的程序、繼承產業的規定、叔娶寡嫂的婚姻制度(levirate marriage)等,也都支撐這個原則。對鄰舍的責任,則包括一套民法以及對人慈悲寬厚的勸誡,如財產遭破壞或誤傷時的處置、安全預防的措施、尊重領土的完整性、收成時遺留給貧苦人的慷慨、公平對待受雇者與做工的牲畜。

律法有這麼多詳細的吩咐,都直接或間接和人對土地的責任有關,這使得有關土地的責任,成了統合整部律法且涵蓋面最為廣泛的倫理和神學原則。上主擁有土地,並要求寄居者在土地的使用上對他負責的信念,才是舊約倫理的真實本色。一切對土地、透過土地、在土地上所做的行為,都在上帝道德審視的關照之中。在「這地屬乎上主」這樣簡單的原則下,舊約倫理可兼具廣度和深度。這同時也讓舊約經文的經濟向度,深具典範性的力量。

#### 土地為立約的評判標準

筆者在勾勒出舊約土地神學的主要特徵之後,還要來概述其在 倫理三角架構中所產生的作用。「經濟角度」在了解整個舊約倫理 上究竟扮演甚麼角色?其功能可說是評量另外兩個角度是否有效落 實的尺度或標準。也就是說,經濟的領域就像個溫度計,忠實反映 上帝與以色列之間神學關係 (第一個角度) 的溫度,以及以色列的 社會型態,是否與上帝救贖百姓的身分相合 (第二個角度)。

#### 土地與上帝

就第一個(神學)角度來說,在早年的以色列歷史中,要讓他們體認到雅巍不僅是他們救恩歷史中凱旋得勝的上帝,也在土地使用、降雨、收成、穀物、牲畜的事上同樣大有能力,似乎歷經了長時間的掙扎。從征地到被擴,似乎有一種始終揮之不去的傾向,認爲過去迦南的巴力神,在經濟的生產上更有本事。何西阿顯然是在對付這個議題(雖然上從以利亞、下至耶利米都同樣在面對)。評定這民族是否真誠接納上帝對祂子民的權威,端視其是否承認上帝不單在宗教上、也在經濟的層面具有主權。

#### 土地與百姓

就第二個(以色列的社會型態)角度來說,經濟的面向最是可以看出以色列社會的獨特性。以色列若與外邦人的社會型態無異,失卻了上帝立約和律法的益處,他們就無法成爲得贖子民社會型態的典範。因此我們發現,從更大的尺度來看,「經濟角度」的內涵檢驗著以色列是否符合上帝呼召其存在的心意,成爲得贖子民的社會典範。

所以讓我來總結這一章所談的。以色列對他們的土地有兩個基本信念:「上帝賜予」和「上帝掌有」。這一方面是上主賜給他們的禮物,因此只要他們仍在立約的關係中,就能得享這塊地。但另一方面,這依然是屬於上主的地,因此祂要求他們在土地的使用上有相對應的道德責任。因此,整個以色列的經濟生活,都在檢測、評判他們對上帝立約的要求是否忠心。這就是我們舊約倫理學進路中的經濟角度。◆



#### 第十一章 (部份摘錄)

#### 個人的道路

#### ☆ 群體中的個體

我們來到本書第二部的最後一章,要談舊約的個人倫理,探索 上帝對一個人日常生活和整個人生過程中所做的道德要求。有些人 或會認爲這應該要放在開頭的第一章,不過這順序是特意安排的。 我在本書第二章提過,我認爲舊約神學及倫理學對「個體」的觀 點,必須在以色列這個蒙上帝揀選和救贖的「群體」當中來理解。 因此,在聚焦於個人之前,我先將焦點放在以色列這個民族的社會 層面。事實上,對舊約倫理來說,區分社會倫理和個人倫理,並不 一定恰當或有幫助,因個體倫理都是在群體中塑造的。

西方人若要從舊約觀點來進行倫理思考,就必須重新調整慣用 的模式。我們習慣從個體的層級開始,向外推展。我們強調要說服 個體按照某種道德標準,活出某種生活。只要有夠多的個體達到這 些標準,計會自然就會進步,或至少維持一個健康、快樂和安全的 環境,使每一個個體得享個別的幸福。我們看重的是,你必須成爲 這樣的人,而那樣的社會只是放在背景裏的意外收穫。

然而,未遭西方個人主義所蹂躪的傳統文化,其倫理思維模式 卻多從另一端爲起點。群體性的自我認知,決定了哪些個體行爲是 可接受,哪些是不被接受的。這當然才是舊約的運作方式。舊約陳 明主上帝所想要的社會型態。這位上帝期待有一群聖潔的子民,一 個被贖的群體,一個模範的社會,透過他們展現上帝所想要創造的 新人的原型。上帝想要一個能夠反映祂性情與優先次序的群體,特 別是祂的公義和憐憫。如果那樣的社會是上帝想要的,而你想要歸 屬其中,你就必須成爲這樣的人。因此個人倫理是從上帝救贖之民

的神學衍生出來的。換句話說,舊約的個人倫理和社會倫理一樣, 具有立約性。這上帝和以色列群體立約,但這約的道德意涵影響其中的每一位個體。

舊約倫理的特質和新約倫理所強調的完全相同。新約中許多倫理的教導,都是在群體性的背景底下——一群上帝在基督裏呼召的群體。個人在整體教會的背景下蒙召遵守倫理行爲,一起生活、學習、敬拜,並在這世界服事基督。

因此,若要將上帝爲數可觀的道德要求放到個體身上,其中一條可行之道,是探究完前面關於以色列社會的幾個章節,然後各章製造附錄,說明其對個體的道德意涵。譬如說,上帝若期待一個經濟平等和充滿憐憫的社會,以色列個體就應揚棄自私,拒絕從鄰居身上賺取不義之財的誘惑。上帝若期望一個以公平正義爲基礎、又凡事遵照法律的社會,那麼,執法清廉公正,便是個別法官的職責。我們當然可以繼續從這一整套的社會特質中,找出其他對個體的意涵。

然而,既然各位讀者能夠自行推論,這樣冗長地列出顯而易見的清單,著實相當單調乏味。我在這裏惟一要提出的重點,是視野觀點的問題。聖經倫理所關切的是上帝所尋求(且以終末的眼光來看,最終將會創造)的群體特質,這樣的特質將主導支配上帝所喜悅的個體。社會面和個體面在舊約倫理中是不可分割的。

#### ≫個人責任

但我必須強調,這個觀點並不表示,群體導向的倫理能因此 取代個人的道德責任,更絕非貶低個人性的道德。儘管上帝的道德 要求強調群體的層面,舊約聖經卻從未忽視或略過個人正直地活 在上帝面前的責任。聖經中第一句向亞當和夏娃提出的問題,便 假定個人需負責任:「你在哪裏?……誰告訴你?……你做的是甚



麼事呢?」(創三9~13)。這同樣是對所有以亞當和夏娃爲代表的每一個人,所發出的問題。這種在個體行爲和彼此相待上要對上帝負責的態度,乃是我們身爲人的精髓。我們人類是與眾不同的受造之物,上帝親自回應、負責我們每個人的舉止行爲。這是因爲,我們每個人都是按上帝形像所造,上帝能找到我們,我們也需向祂負責。這就是身爲一個個體性的人所蘊含最基本的意義。

隨著舊約故事繼續發展,我們同樣看見其對個人行為的關注。整個故事始於亞伯拉罕這個個體的信心和順服。的確,經文強調,亞伯拉罕順服上帝的倫理本質,是這約得以延續下去的原因。當上帝和以撒更新這約,經文說祂如此行,「都因亞伯拉罕聽從我的話,遵守我的吩咐和我的命令、律例、法度」(創廿六5)。

上帝原爲了亞伯拉罕後裔的緣故而與他這個人立約,而在西奈山事件,這個約被更新、擴展到這些後裔所形成的民族。但這約也適用在每一個個體。立約關係本質上是群體性的:「我要以你們爲我的百姓,我也要作你們的 神。」在這裏「你們」和「你們的」都是複數。然而,立約時的第一個要求,卻是向每個個體,向每個單數的「你」說的:「除了我以外,你不可有別的神。」十誠中其他的誠命以及五經中大量精細的律法,也同樣強調個體性。最早的法典,「約書」(Book of Covenant: 出廿一~廿三),是立基在每位個體在律法面前都有自己的責任和義務。

#### 

我們現在要從前面兩個較爲概括性的段落,進入到較具體的部分。舊約提供我們許多模範,告訴我們哪些個人倫理生活是蒙上帝喜悅的(或者相反)。我所屬意討論的,不是舊約歷史中的眞實人物。這些人物的個人道德教訓當然是豐富的寶藏,這是每個主日學老師都知道的。但我的關注在於各種不同的形式對「義人」所描

繪的性情,好讓我們對義人的典型特質,有一個組合的肖像。這呼應了楊仁(Waldemar Janzen)所說古代以色列當中經典的行爲「典範」。楊仁使用「典範」這個詞的方式和我有些許不同。我主要用這個詞來形容以色列在舊約中呈現出來的整體架構,楊仁則用來指支配以色列人倫理抉擇的理想行爲模式。他所說的這些典範——或理想家庭、理想祭司、君王或先知的描繪——主要都是透過敘事來塑造的。

爲了完成楊仁所建議的想法,我們將探究一些舊約當中道德行 爲的「典範」圖像。首先,我們會探究智者的世界——一個非常關 注人類做決定的模式(和後果)的世界。接著,我們會透過幾個人 所說出道德性或一般性的自辯,來探究符合和違背倫理的個案。最 後,我們將和古代以色列人一同敬拜,觀察看看,對想要來到以色 列聖者的殿中的人,有哪些倫理準則的挑戰。◆

(略)